Extraits de

« Le chemin jain »
Par Aidan Rankin

O Publications, UK & New Age Books, NewDelhi, 2007

Aidan Rankin n'est pas jain d'origine, ni converti a cette religion, mais il la connait quand
méme suffisamment bien pour avoir été choisi par la communauté jaine d'Angleterre
comme le rédacteur responsable de I'actualité dans son journal Jain Spirit. 1l a été formé
en sciences politiques a la célebre London School of Economics (LES) et est le rédacteur
politique et culturel de 1’European Business Review. A ce titre, il est trés au courant des
grandes questions actuelles a propos de I'éthique économique et de la nécessité de
I'écologie. A travers son livre sur le jainisme, il cherche en particulier & donner a cette
écologie une dimension spirituelle plus claire.

Donnons déja la table des matieres :

Introduction par David Frawley

Chapitre un : pourquoi le jainisme.

Chapitre deux : la foi des ‘trouveurs de chemin’.

Chapitre trois : les conquérants en douceur.

Chapitre quatre : ou il est question de karma.

Chapitre cing : apprendre a vivre Iégerement : la vision écologique du jainisme.
Chapitre six : la non-violence de I'esprit : la doctrine du « multi-facettisme ».
Chapitre sept : ahimsa, la voie de I'hnumilité.

Chapitre huit : une sagesse ancienne pour un age d'anxiété.

Laissons maintenant la parole & Aidan Rankin dans sa préface :
Les jains ont bien senti que toute violence, méme envers les formes les plus minimes de vie, peut
infliger des dommages psychiques beaucoup plus larges.

On nous demande de vivre simplement, afin que d'autres puissent simplement vivre, et que
I'équilibre de la nature puisse étre préserve.

Nous améliorons nos vies, ainsi que ceux de nos congénéres, a travers I'équanimité plus qu'a
travers la passion du zéle [idéologique ou religieux].



Nous sommes en train de découvrir, bien qu'a regret a certains moments, que la poursuite du
bonheur est d'habitude la poursuite du moins plutdt que celle du plus. Nous devenons conscients
de la connexion entre la santé émotionnelle et I'environnement, et nous réalisons qu'afin de
survivre tout simplement, nous devons accepter des limitations et nous ne pouvons aller
éternellement dans le sens de I'expansion et de la consommation.

Un noyau important de la pensée jaine, c'est que la vérité n'est pas une, anekatva, ce gqu'on
pourrait traduire par non-unilatéralisme, pluralisme, multilatéralisme, ou méme « multi-
facettisme ».

Le jainisme est base sur le dharma de méme que I'hindouisme et le bouddhisme. [Vu de loin, le
bouddhisme semble une réforme de I'hindouisme, mais quand on y regarde de plus pres, il serait
sans doute plus exact de constater qu'il s'agit d'une réforme du jainisme. En effet, non seulement
Mahavir est venu une génération avant le Bouddha, mais a cette époque déja, le jainisme avait
une histoire ancienne, remontant a Parshvanath au 1Xe siécle avant Jésus-Christ, et auparavant
encore a une lignée de 22 tirthankaras, de ‘trouveurs de gués’ ou ‘de chemins’.

Le pluralisme représente la non-violence de l'esprit.
Nous en venons maintenant aux citations du livre lui-méme :

« Je ne sais pas si il y a une renaissance ou non, ou une vie apres la mort. Mais ce qui est vrai,
c'est que j'aimerais étre rené en Inde en tant que jains. » Albert Einstein 1

Dans le jainisme, il y a toutes les caractéristiques d'une croyance primordiale, celle des tribus
originelles et du chamanisme. 3

Le jainisme signifie « la foi des conquérants », (jina-s), ceux qui ont travaillé a travers tous les
niveaux de l'existence et qui ont remporté la victoire.7

Le jainisme peut apparaitre difficile a déchiffrer, mais il est aussi fondé sur la plus simple des
idées, celles de l'interconnexion, un concept saisi par les étres humains bien avant que les
écritures et les religions organisees aient été inventées.8

Le jainisme, étant une foi non-théiste, n'offre pas a ses fideles de recours a un créateur divin avec
des pouvoirs de rédemption. Au contraire, il demande aux individus de découvrir le pouvoir a
I'intérieur d’eux-mémes, un pouvoir a la fois spirituel et intellectuel, par lequel nous opérons
notre propre rédemption du cycle karmique.19

Pour la sensibilit¢ moderne, la vision jaine de la quéte de I'individu pour la connaissance peut
apparaitre sévere. Dans une société ou I'expression de soi et ‘I'émotionnalisme’ sont encouragés
par ceux qui forment — on pourrait dire ceux qui formatent — les opinions dans les médias et
I'université, et qui sont identifiés avec la libération personnelle, le jainisme semble offrir peu aux
consommateurs spirituels. 20

[Les différents aspects de la réalité ne sont pas exclusifs, mais complémentaires, comme les
moitiés gauches et droites du cerveau. En ce sens, 1’exclusivisme religieux ou idéologique est une
sorte de lobectomie]



L'ascétisme représente la facon la plus radicale de réduire son empreinte écologique.12

La spécificité du jainisme est d'avoir étendu la notion de droits de I'homme aux espéces
animales.15

La culture occidentale, en dépit de son dynamisme et de sa capacité pour I'expérimentation, est
toujours constituée largement de systemes idéologiques clos, qu'ils soient laiques ou religieux.
Ceux-ci ont tendance a réclamer une fidélité absolue, et ce, avec des degrés variés de subtilité, en
nous demandant instamment d'étre soit « pour », soit « contre » eux. Le jainisme, au contraire, ne
cherche pas a surimposer ou a chasser d'autres idées, et ne demande pas une loyauté exclusive.23

L’évolution de Rishabha, le fondateur antique, et peut-&tre mythique du jainisme, renvoie aussi a
I'idéal de vie des brahmines avec leurs quatre ages de la vie. En effet, il a mené une vie dans le
monde actif, a été le législateur de la société ou il a vécu, puis ensuite il s'est retiré comme ascete.

Les shramanas (littéralement, ceux qui travaillent, les ascétes ou les laics engagés selon les
traditions jain et bouddhiste) ont en commun avec les chamans un sens de l'interconnectivité de
toutes les formes de vie, une communauté des étres qui inclue I'numanité mais porte bien au-dela
delle. Les jains, en tant que membre des cultures chamaniques, révérent les montagnes et voient
I'élément spirituel tout autour d’eux — en fait ils vont plus loin que les chamans en argumentant
que méme les plantes les plus humbles, et non seulement les arbres sacrés, ont des ames a
I'intérieur : a la différence des cultures chamaniques, les enseignements shramaniques comme le
jainisme cherchent ultimement a aller au-dela du royaume matériel, plutdt que simplement nous
aider a vivre mieux en lui. 30

Les jains depuis Mahavir suivent les mémes cing voeux que les yogis et les bouddhistes, les
yamas, c'est-a-dire satya, la verité, ahimsa, la non-violence, aparigraha, I'absence
d'accumulation, asteya, le non-vol, et brahmacharya, la chasteté. 31

[Dans le jainisme, la conscience individuelle de I’étre libéré « s'accorde » avec la conscience
universelle, sans devenir entierement une avec elle comme dans le védanta.]

Shrimad Rajchandra, le confident et le mentor du jeune Mahatma Gandhi, avec lequel il a
entretenu une correspondance jusqu'a sa mort, a décrit le processus du karma yoga, de la
libération & travers I'action, en ces termes :

«Quand cesse l'identification de I'ame et du corps, vous n'étes ni celui qui accomplit I'action, ni
celui qui expérimente les résultats. C'est le secret de la véritable religion. Par cette religion, il y a
libération ; vous étes la libération elle-méme. VVous étes la conscience et la connaissance infinie ;
vous étes la félicité elle-méme, imperturbable. »34

Enracinée dans la cosmologie ancienne, cette vision du karma relie le but moral avec les lois
physiques, et ainsi brise symboliquement la division entre le monde de I'expérience directe — ce
qu'on appelle le « monde réel » — et le domaine spirituel. 36

Il'y a deux tendances parmi les jains, les svetambaras (vétus de blanc) et les digambaras (vétus
d’espace, c'est-a-dire nus) mais il n'y a pas eu de guerre religieuse entre eux, comme cela a été le



cas entre catholiques et protestants, ou shiites et sunnites. Ils peuvent par exemple souvent
partager un temple en commun. 38

La volonté d'exercer du pouvoir, de supprimer ou de dominer d'autres étres humains ou créatures
vivantes — pour ne rien dire de la planete et de I'univers au sens large —66 est I'expression ultime
de I’indiscipline spirituelle et du manque de conquéte intérieure. 44

Mahavir disait :

« La non-violence et la gentillesse envers les étres vivants représentent aussi la gentillesse envers
soi-méme. En effet, c'est par cela que nous sommes sauvés de différents types de péche et des
souffrances qui en résultent et que nous nous trouvons capables d'assurer notre propre bien-étre. »
45

Le jainisme est souvent decrit comme une « religion verte », une religion écologique par des
occidentaux qui cherchent a mieux le comprendre. Du point de vue jain, néanmoins il serait
meilleur de voir la conscience verte comme un développement spirituel de l'individu, une partie
importante certes, mais en aucun cas le tout. Au mieux, la conscience verte est un stade important
du chemin vers la libération, mais comme toutes les autres formes de conscience politique, la
pensée verte ne doit pas mener a une inflexibilité sire d'elle-méme, ce qui arrive quand un
discours de campagne politique domine la compassion, I'numilité et la conscience de soi. 46

La stratégie non-violente du jainisme pourrait sembler avoir échoué, quand on la mesure en
termes occidentaux de compétition, ou I’on donne plus de valeur a la quantité qu'a la qualité, et
ainsi on fera remarquer que le jainisme est numériquement une petite religion, écrasée
quantitativement par I'hindouisme et l'islam. A un niveau plus profond, l'approche jaine de
persévérance diplomatique, mais obstinée, a néanmoins donné de bons résultats : quand on se
trouve dans des circonstances numériques tres défavorables, le simple fait de survivre est déja un
succes en soi. Cependant, le jainisme a fait bien plus que simplement survivre. On peut se rendre
compte de son succés en observant la confiance tranquille des communautés jaines de par le
monde, ainsi que leur richesse et leur succes professionnel et éducationnel. De fagon plus
importante, ce succes est réfléchi par la haute estime dans laquelle les jains sont tenus, méme par
des gens qui les connaissent peu et qui n‘ont pas de curiosité consciente envers les religions du
monde.... Plutdt qu'agir comme des vendeurs spirituels, colportant leur religion sur la place du
marché global des idées, les jains sont les porteurs judicieux de la flamme sacrée, qu'on a gardée
vivante pendant de nombreuses générations pour étre découverte par les chercheurs spirituels,
comme et quand ils sont préts. 57

Pour les jains, la bataille des idées est une forme de himsa intellectuelle. Elle est nuisible déja aux
idees elles-mémes, qui sont détruites quand elles deviennent des instruments d'une volonté de
pouvoir et de contrdle. Elle est nuisible a ceux qui la livrent, pour qui le désir de dominer et
d'opprimer, et méme de ressortir victorieux, est cause de dommage spirituel grave. Et elle est
aussi nuisible a la conscience humaine elle-méme, dans son ensemble, parce qu'elle crée des
barrieres artificielles entre les &tres humains et renforce la division entre I'humanité et la nature.
La poursuite d'une victoire intellectuelle ou idéologique, pour les jains, perturbe gravement le
développement spirituel. 65



L'expansion et la conversion —et ceci est encore plus valable pour les conversions forcées —
peuvent étre considérées comme des formes de himsa, de violence, et certainement donc de
corruption aux yeux des idéaux jains. Les jains ont choisi l'influence indirecte sur le pouvoir
direct... Une telle influence est entierement non-violente, subtile plutdt qu’ouverte, et en derniére
analyse plus puissante que l'autorité ostentatoire. Ainsi, les jains ont pour but non seulement de
réussir la victoire sur I'idée méme de victoire, mais aussi d'établir la primauté du pouvoir spirituel
sur le temporel. 68

Le jainisme étant une religion sans Dieu, il ne force pas ses adhérents a choisir entre le
scientifique et le spirituel, a faire des sauts de foi sans compromission et a se soumettre a un
Créateur invisible mais tout-puissant. A la différence du New Age, et de son ombre évangéliste,
le dharma jain n’impose pas une série de choix rigides entre 1'Orient et 1'Occident, entre
l'ascétique et I'érotique, entre 1’égalité et la liberté, entre la sagesse patriarcale et matriarcale.
Pour les jains tous ces points de reférence sont des valeurs distinctes mais aussi des limitations
distinctes, toutes celles-ci étant reconnues et acceptées. 69

Du point de vue jain, méme le concept d'objectivité prévalente en Occident est unilatéral, parce
qu'il est basé sur I'exclusion de la dimension spirituelle. C'est donc a la fois une illusion et un
attachement, autant que ces sectes qui dénient la valeur de la raison, ou ces mouvements qui
dénient la valeur de I'individu. La poursuite de la raison en Occident nous a amenés a voir que la
maniére de penser étroite, linéaire, présente une vision fracturée de I'étre humain, qu’une moralité
du ‘ou bien/ou bien’ est une moralit¢ de division et de violence. Le chemin jain insiste sur
I'entiéreté et rejette le fanatisme. 71

Le karma dans le jainisme possede méme des couleurs. Mahavir a enseigné qu'il y avait six types
de couleur pour le karma, noir, bleu, gris, téja, c'est-a-dire entre rouge et jaune, rose et blanc. Le
corps subtil du karma fluctue constamment entre ces nuances de couleur, et au moment de la
transmigration, la couleur de la matiére karmique indique la santé de I'ame et ainsi influence le
type d'existence a venir. 84

On peut considérer que la matiere karmique est un point mort, qui nous tire vers le bas et ne nous
pousse pas a bouger. En la laissant tomber, nous nous ouvrons une nouvelle agilité, force et
1égéreté d'esprit... Il y a deux types de karma, dravya, c'est-a-dire 'liquide' et bhava, c'est-a-dire
‘emotionnel '. Le premier est léger, peu problématique, lié aux actions nécessaires a la vie, le
second plus lourd, plus collant. [On pourrait interpréter le karma émotionnel, quasi substantiel,
que décrivent les jains comme correspondant aux hormones et aux neurotransmetteurs, qui
forment la base physique des émotions typiquement reliées a la mémoire des traumatismes
passés. Ces mémoires émotionnelles sont profondément enracinées dans la physiologie du corps,
et il est donc difficile de s'en débarrasser, cela correspond bien a la vision jaine]. 89

Le savant moderne jain Kanti Mardia prend une comparaison pour faire comprendre la différence
entre la matiére karmique lourde et Iégére. 1l rapproche cela des interactions en physique, d'une
part il y a la forte, c'est-a-dire entre les sous-parties du noyau atomique, et la faible, c'est-a-dire
entre les masses par la loi de gravité. 104

Parmi les huit types de karma, celui qui est certainement le plus nuisible a la société est
mohaniya, littéralement « I'illusoire ». Il s'agit plus précisément de la vision dogmatique, de la



conviction d'étre le seul a détenir la vérité. C'est évidemment ce type de karma qui a mené au
grand massacre des guerres de religion, et qui a largement contribué a maintenir I'numanité dans
I'obscurantisme et I'absence d'évaluation raisonnable et scientifique des choses. Il faut aussi
comprendre que le relativisme cher au postmodernisme se transforme rapidement lui-méme dans
un dogme étroit et violemment revendicateur, ou I'absence de vérité est affirmée comme un
absolu en soi. Mohaniya est le karma de ceux qui pensent avoir toujours raison, les menant a des
conclusions unilatérales sur la vie, enflammées par les passions et qui se traduisent ensuite en
violences physique et psychique. 111 ... Pour la société occidentale, c'est peut-étre le message le
plus puissant de la vision jaine du karma. Comme nous perdons notre sens de certitude sur les
mérites de notre forme de civilisation, certitude qui était elle-méme souvent illusoire et karmique,
nous sommes paradoxalement portés vers plutdt plus que moins de fanatisme. La montée du
« fanatique sur un seul sujet » qui veut absolument nous faire du bien par sa propre définition de
notre bien, a été trés clairement observable dans notre paysage politique et social depuis une
géneration. Pourtant, en termes karmiques, autant qu'en termes des effets sur I'étre humain et sur
la vie, il n'y a pratiquement rien de pire que l'idéalisme corrompu par la conviction illusoire de
ses propres certitudes. 120 [On parle en psychiatrie de I'idéalisme passionné qui est une forme de
paranoia autant que le délire de jalousie par exemple]

Ces voeux ascétiques qui semblent &tre un déni de soi pour l'observateur extérieur représentent en
fait une maniere de se libérer du poids karmique et de vivre sa vie de la fagon la plus pleine. 129

Dans les communautés jaines, il y a un engagement puissant dans le sens des « valeurs de la
famille » exprimé dans des liens forts qui s'étendent a la famille au sens large aussi bien qu'a celle
au sens habituel des parents avec leurs enfants. Il y a aussi une projection de la compassion a
I'extérieur a travers une mise en valeur des travaux pour le bien commun, la philanthropie, et une
préférence pour les professions d’aide, telles que la médecine, ainsi qu'un respect pour la
recherche scientifique quand elle améliore le sort de I'hnumaniteé sur la planete. 132

Umasvati explique dans son commentaire du Tattvartha Sutra : « La non-violence est mentionnée
d'abord, car c'est le voeu principal, la base de tous les autres voeux. De la méme maniére qu'une
cléture a pour mission de protéger un champ, les quatre derniers voeux ont pour mission de
protéger le premier qui est celui de non-violence. » La primauté de la non-violence dans la
philosophie jaine est irrécusable, et l'idéal d’ahimsa est son principal cadeau au monde au sens
large. 136

Le brahmacharya, la chasteté est reliée en profondeur a aparigraha, la non-accumulation. En un
sens profond, la critique jaine de la promiscuité refléte les critiques féministes modernes de
«l'objectification » bien que les principes du brahmacharya soient d'importance égale pour les
hommes et pour les femmes qui s'engagent dans les cing voeux. C'est relié de prés a I'idéal jain de
regarder tous les étres humains avec dignité, ce qui est a la base de leur attitude envers le bien-
étre des animaux et I'écologie. Le fait de traiter un étre doué d'ame comme un objet, qu'on
possede de facon éphémére et qu'on rejette, revient a faire preuve d'un manque profond de
conscience spirituelle. La possessivité transitoire est une forme d'attachement qui est fondée sur
des relations unilatérales d’exploitation et de pouvoir, plutoét que sur de I'amour inconditionnel et
I'équanimité. 145



La possessivité altére profondément les relations directes entre les étres humains, que ce soit
entre parents et enfants, amis, employeurs et employés, hommes et femmes, autorités religieuses
et laiques. Elle a un effet similaire sur la relation entre les étres humains et le monde animal, ou «
ceux a deux jambes » et « ceux a quatre jambes » pour utiliser un terme stupéfiant des Indiens
d'’Amérique que les jains comprendront au quart de tour. L'idée de possessivité, de propriété
humaine du monde « a quatre jambes » mene a I'exploitation des animaux comme des ressources
jetables qu'on peut consommer ou prendre comme objet d'expériences a sa guise. Ceci nous
ameéne logiquement a la situation des camps de concentration, des fermes industrielles et des
laboratoires de vivisection. La critique jaine de cette forme de domination et de possession met
mal a l'aise beaucoup d'occidentaux, parce qu'elle relie ces formes d’injure aux animaux a
d'autres formes de domination et de cruauté. 146

Dans des termes jains, I'idéologie politique est une forme de possessivité. Les idéologues, qu'ils
soient de gauche ou de droite — ou inspirés par des interprétations fondamentalistes de la religion
— travaillent sous l'emprise de l'illusion qu'ils possédent la vérité enti¢re, tandis qu'au mieux ils en
ont simplement une compréhension partielle. Cette illusion, comme les autres illusions
engendrées par la possessivité, résultent en une aliénation et la corruption d’idéaux élevés qui
deviennent des instruments de tyrannie. 149

Le code de discipline laique des jains fournit des prises de conscience pour une civilisation
occidentale dans un état d'anxiété élevée et de manque d'équilibre. L'age de l'anxiété est, apres
tout, un age de possessivité... A travers les discussions sur le veeu de non-accumulation,
aparigraha, une doctrine antique de I'Orient interagit avec une conscience écologique qui est en
train de s'éveiller dans I'Occident moderne et qui est sous-jacente a beaucoup de discussions
politiques et de spéculations philosophiques. Aparigraha, en bref, est la vision ouverte du
jainisme pour I'Occident. La pratique d'aparigraha est donc reliée de prés au processus de
samvara, I’arrét du flux karmique par la réduction des passions. La possessivité est a la fois une
passion en soi et a l'origine de beaucoup d’ « intensités passionnées » qui menent a l'anxiété, a
I'exploitation et au sang versé. 151, 153

En 1935, Aldous Huxley a écrit, a une période ou l'agression montait en Europe, les réflexions
suivantes :

« Il 'y a de nos jours encore des gens primitifs comme les Esquimaux, pour lesquels I'idée de
guerre semble inconcevable et qui minimisent le plus possible I'usage de la violence dans leurs
relations personnelles avec leur prochain. De fagon plus évidente, il semble maintenant ne plus y
avoir de doute qu'une des civilisations trés élaborées — la civilisation de la vallée de 1’'Indus — a
perduré pendant de longs siécles sans recourir a la violence organisée. De facon plus récente, les
membres de certaines organisations religieuses en Europe ont réussi, au moins pour quelque
temps, a faire presque aussi bien que les Esquimaux et les peuples de Mohenjo-daro et
d’Harappa. Ainsi, on a démontré effectivement que les étres humains étaient capables de
construire un monde dans lequel la peur et lI'avidité ne sont pas les sources principales de I'action,
et dans lequel la violence joue peu ou aucun role. » 171 Pacifism and Philosophy Peace Pledge
Union, London, 1994, p.13

La doctrine jain d’anekantvada, de non-unilatéralisme, est parfois faussement identifiée avec
un aspect de la pensée post-moderne, prévalente parmi les intellectuels occidentaux fatigués, qui
assume qu'il n'y a pas de verité absolue, et qu'une verité abstraite et objective est un produit de



I'imagination humaine qui s'est imposé pour des raisons de facilité sociale ou de controle
autoritaire... Tout cela donne un soutien indirect au fondamentalisme, et la position de ce
relativisme extréme est également une forme de fondamentalisme en elle-méme, parce qu'elle
dénie la validité de toute analyse raisonnée et mesurée des idées ou de toute tentative d'obtenir
I'objectivité. Elle est donc tout a fait différente, et en fait diamétralement opposée au concept jain
d’anekantvada, c'est-a-dire des « points de vue multiples ». .. Cette doctrine va moins dans le
sens du multiculturalisme qui semble étre favorisé par les relativistes, dans lequel la société est
fragmentée entre des communautés qui, en fait, ont peu de contacts entre elles et qui manquent du
désir de valeurs et de buts partagés. Anekantvada nous oriente au contraire vers une société dans
laguelle une variéte de cultures se respectent les unes les autres dans leurs croyances, mais sont
aussi capables d'échanger des idées, d'interagir et le plus important de tout, de reconnaitre la
vérité plus large d'une sociéte civile. 175

Réduire le karma implique la mise au calme des passions, y compris les passions associées avec
la certitude et le dogme. Nous pouvons donc interpréter a deux niveaux l'avertissement de
Mahavir a ses fideéles, qui ressemble a un manifeste de pluralisme spirituel :

« Ceux qui louent leur propre foi ou idéologie et blament celle de leurs opposants et ainsi
déforment la vérité, resteront confinés dans le cycle des naissances et des morts. » 177

Aparigraha est le moyen par lequel I'individu apprend a vivre plus Iégerement et & consommer
moins, en évitant des dommages écologiques. Aparigraha représente aussi le fait de laisser
tomber les détritus intellectuels, le nettoyage de dogmes indésirables, de fixations et
d'attachement de I'esprit afin qu'on puisse voir la vie plus clairement, plus objectivement. C'est
une approche non-violente de la poursuite de la vérité, en reconnaissant l'existence de beaucoup
de chemins, de beaucoup de traditions de sagesse ou, ce qui a une importance égale, de
nombreuses possibilités de prises de conscience individuelle. 180

Appliquée au monde extérieur, au jainisme, la doctrine du multilatéralisme, anekantavada, est la
méthode pour reconnaitre de multiples points de vue. Le « peut-&tre isme » syadvada, peut bannir
pour toujours les anachronismes de la gauche ou bien de la droite, de la tendance progressive ou
bien réactionnaire. A la place de la compétition entre les croyances, elle offre un modeéle de
coopération et de fertilisation croisée que les jains ont vécu et expérimenté durant des milliers
d'années... Cet anekantavada rejoint le concept de l'univers comme « impliqué » tel que I’a
développé David Béhm, un physicien théorique qui s'est engagé dans le dialogue avec
Krishnamurti et avec les anciens des tribus indiennes américaines, et qui a été guidé par des
prises de conscience spirituelles, dans le sens de I'Orient, et dans sa poursuite de recherches
scientifiques. Dans cette vision, on peut trouver dans chaque objet le tout, et a l'inverse, le tout
pénetre chacune des parties. 189

« Les sages qui ont découvert la loi de non-violence au milieu de la violence, étaient des génies
plus grands que Newton, et des guerriers plus grands que Wellington. La non-violence, c'est la loi
de notre espece de méme que la violence est la loi de la brute. » Romain Rolland 193

Le Dr Rajendra Prasad, le premier président de I'Inde apres l'indépendance, déclarait : « Le
jainisme a donné comme contribution au monde la doctrine sublime de I'ahimsa. Il n'y a pas
d'autres religions qui insistent sur I'importance de I’ahimsa et sur sa mise en pratique autant que



le jainisme 1’a fait. Le jainisme mérite de devenir la religion universelle gréce a sa doctrine de
I'ahimsa. 194

Nous avons déja remarqué que dans le jainisme, comme dans les autres formes de traditions
indianiques [les traditions d'origine indienne comme I'hindouisme, le bouddhisme et le jainisme],
I'importance morale est donnée a la motivation plutét qu'a I'action elle-méme. Les jains vont plus
loin que ceci, néanmoins, et ils argumentent que méme les intentions bonnes peuvent étre
nuisibles, quand elles ne sont pas fondées sur une pensée critique ou, pour le dire d'une fagon
différente, quand elles deviennent unilatérales. 199

L'utilité d'une éthique jaine comme une influence culturelle positive, et comme une partie d'une
compréhension holistique des problemes d'environnement et de société, est tout a fait différente
de I'idée de "conversion" au jainisme. Suggérer que I'Occident devienne réceptif a certains des
concepts philosophiques principaux de jainisme est tres différent de la suggestion que les
occidentaux "deviennent jains" et rejettent leur héritage culturel accumulé. La pulsion a convertir
est incompatible avec le principe du «non-unilatéralisme » (anekantavada). La conversion en
elle-méme est, pour la plus grande partie, un acte de passion et c'est aussi trés souvent une forme
d'auto-illusion, donnant lieu a la certitude douteuse de "tenir le bon bout » et au fanatisme. Il y a
donc une probabilité pour qu'elle mene & nuire aux autres, ainsi qu'au soi, en méme temps qu'elle
attire un afflux de karma négatif. 207

En tant que foi non-théiste qui accepte I'univers a la fois comme éternel et évoluant constamment,
le jainisme est bien placé, peut-étre méme placé de fagon unique, pour défier la rigidité
intellectuelle ou le fondamentalisme populaire intransigeant. Dans le jainisme, il n'y a pas de
Createur tout-puissant, dont les chefs religieux peuvent invoquer le nom comme un moyen
d'exercer le controle et sur lequel les fideles peuvent s'appuyer a tous les niveaux. Les jinas, et les
enseignants spirituels vivants, sont des précepteurs et des guides qui vivent une vie exemplaire,
qui offrent un modéle de comment les autres devraient vivre, mais ils ne sont pas des gouverneurs
suprémes qui déterminent notre destinée.

L'approche jaine envers un engagement social non-violent — qui est entiérement ouverte aux non-
jains — offre la possibilité de réaliser les buts égalitaires des penseurs occidentaux, surtout ceux
qui se préoccupent de causes humanistes et humanitaires, sans 1’imposition d’une tyrannie ou
d’une bureaucratie. Enracinée dans la dimension spirituelle, elle évite l'arrogance laique qui a
suivi obstinément des mouvements aussi divers que le libéralisme, le socialisme et I'anarchisme
en Occident. 213

La philosophie jaine exprime la place de I'humanité dans la nature au moyen de I'aphorisme
parasparopagraha jivanam 'toute vie est reliée par un support et une interdépendance mutuelle'
[littéralement toute vie, jivanam, est prise, agraha, de facon sous-jacente, upa, mutuellement,
paraspara. Ceci semble correspondre exactement au principe fondateur du bouddhisme aussi,
pratityasamutpada, l'interdépendance conditionnée, littéralement la production, utpada,
ensemble, sam, des polarités, pratitya]. C'est une reconnaissance du réseau, de la toile de la vie,
dans lesquels I'numanité est incluse. Ainsi, plutét que de voir l'austérité du jainisme comme un
déni de la vie, nous devons regarder de fagon plus critique la culture hédoniste qui prévaut en
Occident. On y trouve une distorsion des principes humanistes les meilleurs, en confondant
I'égoisme avec l'autonomie individuelle, la gratification instantanée avec la poursuite du bonheur



et une protection supposée de la nature avec le développement et le progrés. Voila le déni réel de
la vie, fondée sur la télévision et I'attachement, et réfléchie dans les relations de domination et
d'oppression. 219

Mahavir disait : «Vous étes celui que vous avez l'intention de frapper, de blesser, d'insulter, de
tourmenter, de persécuter, de torturer, de réduire en esclavage et de tuer. 220... Il n'y a rien de
plus petit et subtil que I'atome, et il n'y a pas non plus d'éléments aussi vastes que I'espace. De
méme, il n'y a pas de qualité de l'esprit plus subtile que la non-violence, et pas de vertus de
I'esprit plus grande que le respect pour la vie. » 222

Pour les jains, le mot daya signifie non seulement compassion et I'accomplissement d'oeuvres
charitables, mais aussi 1’empathie, dans le sens de nous identifier nous-mémes et nos intéréts
avec la vie et les intéréts des autres étres. Ahimsa est a la fois un aspect de daya et son origine.
Bien que — ou plutdt parce que — le chemin jain rejette l'autorité formelle, c'est un chemin de
discipline, qui demande de la profondeur, de la force intérieure et du contréle de soi. 226

Les causes de la paix et de la liberté ne peuvent étre, elles, soutenues avec succes par ceux qui
sont rongés par la colére et motivés par la volonté de pouvoir. La colére, méme juste, consume
les idéaux humains les plus élevés, de méme que sur le plan spirituel elle agit comme un aimant
pour attirer un afflux négatif de karma. Le pouvoir, dans ce contexte, perd sa force morale et avec
cette perte se met a reposer simplement sur la brutalité et la coercition. La legon du jainisme pour
les radicaux occidentaux, c'est qu'on peut détruire méme les causes les plus humanistes par la
passion, celle-ci est donc la faiblesse ultime méme si elle confére une force superficielle. 232

Il n'y a pas quelque chose comme une 'politique jaine' une ‘économie jaine' ou une société modéle
jaine'. Cela aide plus de penser au jainisme comme une attitude d'esprit, une maniere de regarder
le monde, sur laquelle peuvent s'appuyer des personnes de toutes les fois ou d'aucune et qui aide a
clarifier les visions des conservateurs comme des radicaux, des ascétes comme des entrepreneurs.
239

Voici maintenant la page de conclusion du Chemin jain par Aidan Rankin

A la différence de doctrines religieuses ou politiques qui insistent sur la faiblesse humaine et
I'idéal de soumission, le jainisme nous rappelle constamment notre pouvoir. Ceci peut étre un
rappel qui n'est pas confortable, parce qu'il nous demande de prendre nos responsabilités pour nos
vies, plutdt que nous permettre le luxe de la soumission au 'parti’, & 'I’état' ou méme a Dieu. Le
jainisme représente un éveil conscient pour nous libérer de ce karma qui divise les étres humains
entre eux, et les sépare aussi de la nature, tout en fragmentant la pensée humaine entre des
croyances en conflit. Celles-ci représentent des divisions quand elles sont isolées les unes des
autres, mais aussi des morceaux d’une vérité universelle. En choisissant de reconnaitre cette
universalité, nous commencons a aller au-dela des passions qui nous rendent esclaves et a
acquérir une nouvelle clarté de perception. Nous devenons conscients de notre pouvoir, et du
caractére sacré de chacune de nos vies. Pourtant, nous nous voyons aussi comme appartenant au
grand réseau de la vie, duquel dépendent notre survie et notre croissance spirituelle. Nous
devenons des observateurs dépourvus de passion, et en méme temps nous apprenons une
compassion infinie.

10



Le chemin jain libére nos esprits des limitations idéologiques karmiques. Il ne nous donne pas 'la
réponse’, mais nous equipe pour poser les vraies questions. 240

Extraits de
A Jaina Perspective on Religion and Philosophy

Par Arvind Sharma

(Moatilal Banarsidas, Delhi, 2001)

Arvind Sharma a eu un itinéraire peu commun : il a commencé par réussir ’AS, 1’Indian
Administrative Service, c'est-a-dire I’ENA indien, puis est finalement devenu professeur de
religion comparée a la grande université anglophone de Montreal, McGill. Il a publié une série de
livres sur la perspective de diverses religions de I'Inde, ainsi que du védanta, sur la philosophie
des religions. Celle-ci est différente de la théologie révélée, et méme naturelle, ainsi que de
I'apologétique. Il s'agit véritablement d'une réflexion philosophique indépendante sur la religion.
On sait qu'en Inde, le jainisme et le bouddhisme sont athées, mais non agnostiques, c'est-a-dire
qu’ils ne croient pas en un dieu créateur et tout-puissant, mais qu'ils recherchent et trouvent par
leur pratique une expeérience spirituelle de I'absolu. Cette absence d'intérét dans le Dieu créateur
provient non seulement du fait qu'ils ne le rencontrent pas dans leur expérience mystique, mais
aussi qu'ils estiment qu'il ne s'agit pas d'une croyance raisonnable. Il est intéressant de noter que
leurs arguments donnés depuis au moins 25 siécles sont communs avec ceux du bouddhisme, et
retrouvent ceux d’une spiritualité laique telle que les a exposés par exemple André Comte-
Sponville dans son livre récent L'esprit de I'athéisme. (Albin-Michel, 2006). Le prix Nobel
d'économie, Amartya Sen, malgré son age qui avance, a pris le temps d'écrire un gros livre qu'il a
intitulé Argumentative India ou il montre bien que la tradition indienne n'est pas réductible a la
foi aveugle, bien que celle-ci puisse exister dans certains groupes. Cette tradition inclut aussi,
comme un de ses plus beaux fleurons, une capacité de discussion philosophique serrée. En voici
un bon exemple a travers les arguments des jains contre un Dieu personnel unique, créateur et
tout-puissant.

« Certaines personnes idiotes déclarent que le Créateur a fait le monde. La doctrine que le monde
a été créé n'est pas conseillable, et doit étre rejetée.

Si Dieu a créé le monde, ou était-il avant la création ? Si vous dites qu'il était transcendant et
que donc il n‘avait pas besoin de support, ou est-il maintenant ?

Il n'y a pas un seul étre qui ait eu I'nabileté et la capacité de fabriquer le monde — en effet,
comment une entité non matérielle aurait-elle pu créer ce qui est matériel ?

Comment ce Dieu aurait-il pu fabriquer le monde sans aucun matériel de base ? Si vous dites
qu'il a fabriqueé celui-ci d'abord, et que seulement ensuite il a élaboré le monde, vous devez faire
face a I'illogisme d'une régression sans fin.

Si vous déclarez que cette matiére de base est apparue spontanément, vous retombez sur une
autre fausseté, car a ce moment-la c'est tout I'univers qui a été son propre créateur, et qui est donc
aussi apparu naturellement.

Si Dieu a créé le monde par un acte de sa volonté, sans matiére de base, alors celui-ci consiste
simplement en sa volonté et rien d'autre — et qui croira cette idiotie?

11



S’il est a tout jamais parfait et complet, comment la volonté de créer aurait-elle pu se
manifester en lui ? Si, par contre, il n'est pas parfait, il n'a pas pu créer I'univers plus qu‘un potier
ne l'aurait pu.

S'il est sans forme, sans action et ‘omnipénétrant’, comment aurait-il pu créer le monde ? Une
telle &me privée de toute modalité n'aurait pas de désir de créer quoi que ce soit.

S'il est parfait, il ne lutte pas pour les trois buts de I'étre humain ; ainsi, quel avantage aurait-il
eu a créer l'univers ?

Si vous dites qu'il I’a créé sans propos, car c'est sa nature de faire ainsi, alors Dieu est absurde.
S'l I’a créé comme une sorte de jeu, c'était le jeu d'un enfant idiot, qui a mené a de nombreuses
perturbations. S'il I’a créé a cause du karma des étres incarnés [karmas acquis dans une création
précédente], alors il n'est pas le Seigneur tout-puissant, mais il est subordonné a quelque chose
dautre...

Si c'est par amour pour les étres vivants et par besoin pour eux qu'il a fait le monde, alors
pourquoi ne peut-il pas établir la création dans une félicité complete, libre du malheur ?

S’il était quelqu'un de transcendant, il ne créerait pas, car il serait libre. Il ne créerait pas non
plus s'il était impliqué dans la transmigration, car alors il ne serait pas tout-puissant.

Ainsi la doctrine que le monde a été créé par Dieu ne fait aucun sens, et Dieu commet un grand
péché en massacrant les enfants qu'il a lui-méme créés, et si vous dites qu'il massacre simplement
pour détruire les étres mauvais, pourquoi les a-t-il alors créés ?

Les hommes bons doivent combattre les croyants en une création divine, rendus fous par une
doctrine mauvaise.

Sachez que le monde n'est pas créé, comme le temps lui-méme ne l'est pas, sans commencement
ni fin,... Non créé et indestructible, il dure par I'élan de sa propre nature. p.6-8

Extraits de

Une étude comparée du jainisme du bouddhisme

Par Sital Prasad
Sri Sadguru Publications, Delhi, 2003.

Sital Prasad est un brahmachari jain qui a étudié le bouddhisme ancien & Ceylan et qui a
publié en 1932 un livre montrant pourquoi, a son avis, le bouddhisme et le jainisme étaient les
mémes. Il résume dans son chapitre de conclusion les points principaux qui I'ont amené a cette
conclusion a propos de I'évidence de leur source commune. Il pense que le Bouddha dans sa
période d’ascétisme a mené une vie typique de moine jain digambar, c'est-a-dire 'vétu d'espace’,
en d'autres termes nu, avec beaucoup d'austerité physique dont le je(ine était au premier plan. Il
a trouvé que cela n'était pas nécessaire pour progresser dans la voie de la connaissance et
obtenir la libération. Il a donc prescrit la voie du juste milieu, qui correspond en fait au style de
vie des novices dans la voie jaine. Il a dit en particulier a ses moines de se vétir, une réforme du
jainisme qui a éteé suivie ensuite par la majorité des moines jains eux-mémes, qui ont fondé le
groupe des shvetambars, c'est-a-dire « ceux vétus de blanc ». Pour ce qui est de la conception du

12



nirvana, et des différents stades pour y parvenir, on retrouve pratiquement la méme doctrine
dans les deux voies avec de légeres variations de vocabulaire. En particulier, ce que le Bouddha
appelle conscience de nirvana est pratiqguement semblable a ce que les jains appellent I'ame
pure.

Commengons par décrire 1'ascése qu’a faite le Bouddha avant d'obtenir la Libération, qui est
typiquement celle d'un moine jain digambar jusque dans les moindres détails. 1l décrit a son
disciple Sariputra cette ascese dans le Mahéasidanada Sutta, 12, du Majjhima Nikaya :

« J'allais sans vétements... Je léchais ma nourriture dans le réceptacle de mes mains. Je ne mangeais pas
les aliments qu'on m'apportait, pas non plus ceux qui avaient été préparés spécialement pour moi, ni
n'acceptais d'invitation pour elle. Je ne recevais pas d'aumdne dans un pot ou dans un plat. Je ne prenais
pas d'auméne sur le seuil d'une maison, ou a travers une fenétre ou a I'endroit ou I'on battait le grain, ni de
deux personnes qui étaient en train de manger ensemble — ni d'une femme enceinte, ni d'une femme qui était
en train d'allaiter son enfant, ni de personnes qui étaient en train d'avoir des relations physiques. Je n'en
prenais pas non plus si cette nourriture avait été collectée ici ou la, je n’acceptais pas la nourriture dont un
chien avait approché, ni qui était restée a un endroit ot les mouches étaient rassemblées, je ne prenais ni
poisson, ni viande, ni boissons fermentées, ni boissons distillées, et je ne buvais méme pas de la soupe acide
: je mangeais juste d'une seule maison, et encore simplement un seul morceau a la fois, ou alors je
mangeais de deux maisons et simplement deux morceaux ; ou alors je mangeais de sept maisons, mais un
seul morceau de chaque. Je prenais de la nourriture simplement une fois par jour, ou une fois tous les deux
jours, ou une fois tous les sept jours, et méme a des intervalles de deux semaines... Je m'arrachais les poils
des cheveux et de la barbe et j'effectuais mes pratiques de fagon soutenue ; je ressentais de la compassion
méme pour une goutte d’eau ; ainsi je disais « Puissé-je ne pas étre coupable de violence en nuisant a des
petits étres vivants qui pourraient y vivre ». Le sage est brQlé par le soleil, ou bien transi et seul dans des
foréts effrayantes, demeurant nu, sans feu pour le réchauffer et entierement tendu vers la méditation. » 278

Tout cela correspond a l'ascese des moines jains décrite dans des textes anciens comme le
Mdalachara [le ‘comportement originel] de Bhattakera. Jusqu'a nos jours, les moines jains
digambars suivent ces pratiques.

Dans un autre passage du Majjhima Nikaya (1, 80), le Bouddha décrit I'état corporel dans
lequel I'avaient mis ses pratiques de je(ine intensives :

« Parce que je mangeais si peu, tous mes membres devinrent comme les noeuds de plantes
grimpantes desséchées ; parce que je mangeais si peu, ma colonne vertébrale qui ressortait devint
comme un chapelet de boules ; parce que je mangeais si peu, les os ressortaient de mes fessiers
comme des sabots de boeuf ; parce que je mangeais si peu, mes cOtes décharnées devinrent
comme les poutres effondrées d'un préau a moitié en ruines ; parce que je mangeais si peu, les
prunelles de mes yeux apparurent enfoncées profondément dans les orbites comme des étincelles
dans I'eau d'un puits profond qui luisent trés loin en dessous... »

On a le droit de penser que les représentations plutdt squelettiques du Bouddha en méditation
ont d0 correspondre a une réalité ! Apres cette phase, le Bouddha a abandonné ces austérités
physiques et n'a pas conseillé le jeline a qui que ce soit. Il s'est mis a enseigner la voie du juste
milieu, mais pour les jains, gu'ils soient moines ou laics, cette orientation reste considérée comme
une faiblesse spirituelle. 1l est intéressant aussi de noter que chez les jains, la rupture du jelne
d'un ascéte est un événement important, joyeux, et la personne qui a I'nonneur de lui offrir sa
premiére nourriture recoit des graces particulieres. Par exemple, c'est une esclave, Chandana, qui
a offert a Mahavir sa premiere nourriture a l'issue d'un jelne partiel d'un an qu'il avait accompli.
La tradition dit qu'elle est devenue par la suite la responsable de 36,000 nonnes qui avait décide

13



de le suivre. Lorsque Sujatd a offert au Bouddha du payasam, (riz au lait) pour le sortir d'un
malaise dans lequel lI'avait mis un jelne trop prolongé, celui-ci s'est mis a avoir une excellente
méditation et sur cette lancée a obtenu la Réalisation.

Selon les écritures des jains digambars, un brahmachari shravaka du septiéme stade peut avoir
deux ou trois habits, ou méme autant que nécessaire, peut diner la ou il est invité, et peut dormir
sur des lits simples, etc. C'est cette sorte de conduite qui était adoptée et préchée par Gautama
Bouddha. Il y a onze stades dans l'ascétisme d'apres les jains digambars, et donc choisir
simplement le septieme stade était déja en soi une voie du juste milieu. En adoptant ce mode de
vie plus facile, le Bouddha a été en fait un précurseur des moines shvetambars. Pour ce qui est de
la philosophie intérieure du soi et du nirvéna, elle est la méme dans le jainisme et le bouddhisme.
En ce qui concerne le mode de concentration, il ne semble y avoir aucune différence entre les
ascetes jains et ceux bouddhistes. 286

Les jains et les bouddhistes croient tous les deux qu’il n'y a pas de dieu créateur qui puisse
donner le plaisir et la douleur, ou nous fournir la libération. C'est seulement par ses propres
efforts qu'on peut étre libéré. Tous les deux croient aussi que les objets composés et créés ainsi
que les états qu'on trouve dans le monde sont destructibles et éphémeéres. Dans son dernier
sermon, le Mahaparinibbana Sutta, Gautama Bouddha dit clairement : « Eh bien ! O moines, je
vous le dis, tous les objets créés ont la nature de la dégénérescence, pratiquez donc avec attention.
Ceci représente les dernieres paroles du Tathagata. »... « C'est pourquoi, 6 Ananda, sois une Tle a
toi-méme, sois un refuge a toi-méme, et chemine en n’ayant pas d'autre abri. » 291

Nous trouvons des réflexions identiques dans le Jnanarnava, une écriture jaine ancienne :

« L'association avec ceux qui vous sont chers est semblable a une cité dans les cieux, la
jeunesse et les richesses sont comme un groupe de nuages : les parents, les enfants, les corps sont
comme des éclairs. Sache que tous les phénomenes du monde sont transitoires. »

Les jains comme les bouddhistes estiment que le concept méme d’un Dieu créateur est intenable.
Un de leurs arguments principaux peut se résumer ainsi :

« Comment un esprit humain conscient peut supporter la pensée d'un Dieu qui devrait étre la
somme de l'infinie bonté, sagesse et pouvoir, et qui crée des étres humains qu'il sait étre
condamnés dans une majorité écrasante a la damnation éternelle de I'enfer ? Que pourrait-on
penser d'un pére qui enverrait son enfant dans le monde, en étant certain qu'il commettrait plus
tard « volontairement » un crime qui serait puni d'un emprisonnement a vie ? Est-il concevable
gue le méme Dieu qui ordonne aux étres humains de passer au-dela et de pardonner chaque
offense, agisse lui-méme d'une facon tout a fait différente en infligeant une punition éternelle
méme apres la mort ? » 294

Le jainisme est fondé sur la doctrine d’anekantavdida ou de syadvada, qui, en fait, est aussi
centrale dans les explications du Bouddha, méme s'il n'utilisait pas exactement ces termes
techniques. Chaque substance, chaque question a différents aspects, qu'il ne faut pas réduire a une
explication unilatérale. Pour prendre une comparaison simple, un homme sera le fils de son peére,
le pere de son fils, le mari de sa femme et le neveu de son oncle. On ne peut le réduire & un seul
aspect relationnel. 296

14



Le Bouddha n'avait pas d'hésitation a mettre en avant la supériorité de la vie monastique pour
atteindre directement le nirvana :

« Il n'y a pas de personnes vivant en famille, quelles qu'elles soient, 6 Vaccha, qui, sans avoir
laissé les liens de cette vie du monde, puisse arriver & une fin de la souffrance au moment de la
dissolution du corps. La vie de famille est faite d’encombrements et d'enfermements, elle est
comme un repaire de souillure. Mais le mode de vie sans feu ni lieu est comme le plein air et le
ciel. Quand on est lié & une maison, il est difficile de vivre la vie sainte dans toute sa perfection et
sa pureté. Puissé-je aller de I'avant et m'engager dans une vie dépourvue de foyer. »

Cependant, dans le Dhammapada, chapitre 21, le Bouddha indique que le renoncement est
d'abord mental. Si on a un certain niveau de solitude, il n'y a pas besoin d'étre physiquement dans
une forét : « Celui-la uniquement qui sans cesse pratique le devoir d'étre assis seul, de dormir
seul, se maitrise lui-méme, et il se réjouit a la destruction de tous les désirs, c'est comme s'il
vivait dans une forét.» Les éecritures jains affirment, par exemple dans le Jndnérnava 2, 27 : « Un
saint qualifié et qui a une valeur incomparable, rejette le réseau des attachements, etc., prend
refuge dans un endroit solitaire en vue d'obtenir le succes dans sa concentration sur le soi. »

Je donne des exemples de soutras dans lequel on parle de Mahavir sous le nom de Nigantha
Nathaputta [en sanskrit Nirgrantha Nathaputra, littéralement 'le fils du maitre qui n'a pas de livres'
(grantha), un nom probablement relié au fait que les jains ne reconnaissaient pas l'autorité des
védas, le livre par excellence]. Ce sont deux exemples d'une rivalité qui existait entre les jains et
les bouddhistes au moins a la période ou la littérature bouddhiste était compilée dans le ler siécle
apres J-C a Ceylan. (p.ii). Cependant, au niveau du Bouddha lui-méme, I'idée de compétition était
certainement dépassée. A témoin ce texte du Siha Sutta :

Une fois, le seigneur Gautama était a Vishali, quand le général Sinha, un fidéle laic de Nigantha
était assis dans l'assemblée...Sinha se rendit ou Nigantha Nathaputta était assis... Gautama dit
ensuite : «Sinha, ta famille a servi les Niganthas pendant trés longtemps, quand ils arrivent, tu ne
dois pas hésiter & leur donner des aumdnes. » « A cette période, Nigantha Nathaputta était en
déplacement a Nalinda. » (Anguttara Nikaya. 8-2-1. 2) On retrouve exactement le méme conseil
donné a Upali dans /’Upali Sutta (Majjhima.Nikéya 2-2-6) Quand le Seigneurs Gautama faisait un
tour dans le pays Sakya, Nigantha Nathaputta a rendu 1’dme a Pava. » (Basadika Suttanta, Digha
Nikaya, I, 29).

On peut considérer que les jains étaient déja présents a Ceylan avant I'arrivée de Mahinda, le fils
de I'empereur Ashoka au troisieme siécle avant J-C, ou sinon qu'ils sont arrivés avec lui. (p.vi)

Sital Prasad cite le Buddhacharya qui affirme : « Quand de Gautama Bouddha avait 77 ans,
Mahavir a atteint le nirvana a l'age de 72 ans. » Le saint jain Devasena écrit dans son
Darshanasara que Gautama Bouddha devint le disciple d’un saint jain nommé Pihitasrava qui
était dans la ligne de Parshvanath, le 23e tirthankara.

A mon sens, il n'y a pas de différence entre le jainisme et le bouddhisme. Quand nous parlons du
jainisme ou du bouddhisme avant de Gautama Bouddha, nous parlons d'une seule et méme chose.
Gautama Bouddha a rendu plus facile la conduite extérieure des moines, c'est tout. Il a maintenu
la méme philosophie qui était prévalente dans le jainisme ou dans le bouddhisme ancien. (p.xi)

15



La différence entre jains et bouddhistes semblait tellement réduite a Ashoka qu'il n'a pas jugé
nécessaire de faire une profession publique de bouddhisme avant la 12e année de son regne (247
avant J.-C.) ; ainsi, pratiqguement toutes les inscriptions gravées sur des rochers qu'on a de lui sont
en réalité celles d'un souverain jain. » xiv

Il 'y a beaucoup d'endroits anciens en Inde qui ont de vieilles reliques de la religion jaine. Par
exemple Sarnath, qui est a la fois le lieu ou le Bouddha a commencé a précher et le lieu de
naissance de Parshvanath, le premier tirthankara historique et I'avant-dernier avant Mahavir. Les
fouilles ont montré en méme temps que des statues bouddhistes, des représentations jaines qu’on
peut voir au musee. A Rajgirh au Bihar, il y a cing temples jains qu'en général les bouddhistes
vont aussi visiter, Shravasti en Uttar-Pradesh prés de Gorakhpur est aussi un vieux lieu de
pélerinage jain ou est né Sambhavanath, le troisiéme tirthankara. A Ellora, on trouve des grottes
jaines a co6té de celles bouddhistes, et la grande université de Taxila prés de Lahore dans I'actuel
Pakistan était aussi un lieu de pelerinage jain. (p. xvi)

Les textes anciens du bouddhisme en Pali montrent, contrairement a ce que pensent certains
occidentaux, que le nirvana n'est pas une annihilation, mais un état positif de I’ame. Un auteur
allemand, Georges Grimm, explique : « C'est caractéristique du matérialisme moderne d'avoir
choisi la premiere alternative, celle de I'annihilation absolue, en dépit des assurances répétées du
Bouddha qu’il n'enseigne pas l'annihilation, mais au contraire, montre une voie vers
I’impérissable, la non-mort... Le Bouddha explique et enseigne que l'extinction s'applique
simplement aux trois « flammes » de la sensualité, de la haine et de l'illusion (les trois sortes de
soif pour les sensations) et pour cette raison il définit le nirvana, le but de la sainteté, comme
tanha nibbanam, littéralement I'extinction de la soif. p.2

Le vrai moine est détaché, il sait que la terre est la terre, et ne maintient pas que la terre lui
appartient. (id. pour I'eau et le feu). Il sait que 'soif', le désir, tanha, est la racine de la souffrance.
p.9

Le Bouddha dit :

« Ce nirvana que j'ai recherché, est non-créé, incomparable, réalisable a travers la concentration,
libre de vieillissement, dépourvu de maladie, sans mort, sans souffrance, sans douleur. Jai
réellement connu sa nature. C'est profond, difficile a voir, paisible, supréme, au-dela des
arguments et de la logique, et réalisable simplement par celui qui a un savoir élevé. » Majjhima
Nikaya, Ariya Pariyesana Suttam, 26.

On peut dire que I'état de nirvana est non créé. Et cela ne peut pas étre autre chose qu'une ame
pure. Quand toutes les activités des pensées impures sont retirées, quand on est allé au-dela des
différents corps et formations, qu'on a dépassé les conceptualisations diverses et variées, que les
sensations agréables et désagréables se sont évanouies, c'est alors que I'ame pure, dépourvue de
tous ces élements transitoires ou étrangers, demeure existante comme elle 1’a été a tout jamais.
C’est le nirvana. C'est aussi la croyance des jains. Comme le disait un savant moine de Ceylan,
Dharmananda, : « On ne peut pas dire que ce soit le vide, il y a aussi la félicité. » 13

« Celui qui a expérimenté cet état a l'intérieur de lui-méme, est perdu pour le tourbillon du
monde, méme s'il se réveille a sa présence. Son esprit est incliné a la solitude, tend a la solitude,

16



sombre dans la solitude. » Sariputra s'exclame : « Le nirvana, c'est la félicité ! Le nirvana, c'est la
félicité! » « La recherche de la sécurité insurpassable, parfaite, c’est le nirvana. Le but, c'est la
sécurité incomparable du nirvana... Le nirvana est le lieu de la Libération. C'est plongé dans le
nirvana que se déroule la vie sainte, avec le nirvana comme but, et débouchant finalement dans le
nirvana. C’est l'incomparable, c'est la fin de la dégénérescence et de la mort. 16-18

Dans le jainisme, un auteur de référence est Kunda Kundachérya. Il déclare dans le
Pancastikaya : « Celui qui n'a plus de peur, qui a suivi le chemin indiqué par le Conquérant, Jina,
a attéenué puis détruit I'illusion, et en marchant sur la voie de lumiére, il a atteint la cité du
nirvana. .. La ou il n'y a dit douleur, ni plaisir, ni souffrance, ni obstruction, ni mort, ni naissance,
c'est la seulement qu’il y a nirvana. La ou il y a plus de karma matériel, ni aucun corps, ni
d'anxiété, ni de concentration douloureuse ou viciée, et pas méme de concentration bonne et pure,
c'est 1a seulement qu’il y a nirvana. » 25

La littérature bouddhiste décrit le nirvana comme illumination, éternel, immortel, paisible,
bienheureux, inébranlable, dépourvu de naissance et de mort, au-dela du mental et du discours,
libéré des courants causes de karma (&savas), libre de la force des désirs, détaché, sans défaut,
sans douleur, pur, indépendant, immatériel, sans naissance, 1'état supréme, 1’ile, le meilleur,
profond, réalisable par le sage, etc. Les mémes attributs sont appliqués au nirvana dans la
littérature jaine également. 37

Il faut comprendre que les qualifications de I'ame pure qui sont mentionnées dans les écritures
jaines se retrouvent telles quelles dans les écritures bouddhistes, sauf qu'elles sont attribuées a
I'état de nirvana. Le nirvana est synonyme, identique a I'ame pure. Dans la littérature jaine, on
parle directement de I'dme, alors que dans la littérature bouddhiste, on ne la mentionne pas
directement mais on la décrit d'une fagcon indirecte, par I'énonciation du nirvana. 39

Bhacchagotta était venu demander au Bouddha s'il y avait une ame. Celui-ci est resté silencieux.
Une fois le visiteur parti, Ananda demanda au Tath&gata pourquoi il ne lui avait pas répondu.
Celui-ci a expliqué : « Ananda ! Si en réponse a sa question 'Y a-t-il une @me ? » je lui avais dit il
y a une ame', alors, 6 Ananda ! Jaurais pris parti pour ces saints et brahmanes qui maintiennent
qu'il existe des objets totalement indestructibles ; et, Ananda ! Si j'avais répondu a sa question en
disant : 'll n'y a pas d'@me’, alors j'aurais pris parti pour ces saints et brahmanes qui maintiennent
et que toute chose est transitoire et destructible. Ananda ! Si javais répondu a sa question en
disant qu'il y a une ame, est-ce que cette déclaration que j'ai effectuée pour l'acquisition de la
Vérité selon laquelle tout est dépourvu d’ame, sabba anatta, aurait été correcte ? » Ananda
reconnut alors que cela aurait été une contradiction. « O Ananda ! Si j'avais répondu a sa question
qu'il n'y avait pas d'ame, il aurait été frappé de perplexité pensant que lui-méme avait maintenu
I'existence d'une &me qui se trouvait maintenant déniée. »

Par son silence en réponse a cette question, le Bouddha a aussi voulu montrer que I'ame ne
peut étre connue par la discussion, mais doit étre réalisée. 47 S'il avait répondu qu'il y a une ame,
Bachhagotta aurait pu prendre a tort I'état éphémére comme étant I'ame et n'aurait pas réfléchi
plus avant, et s'il avait répondu qu'il n'y avait pas d'ame, il aurait pu étre confus et devenir
matérialiste ou un athée. 49

17



Citons maintenant le mot de conclusion de I'étude de 300 pages de Sital Prasad :
« Les jains et les bouddhistes doivent comprendre leurs littératures respectives et étre en amitié
les uns envers les autres, sachant que leurs philosophies ont émané d'une source commune. 304

18



